
e-ISSN 2594-2166	 Medicina y ética, vol. 37 núm. 1, Enero-Marzo, 2026

El transhumanismo y sus promesas: 
una valoración desde la bioética 
personalista, a partir de la novela 

Frankenstein de Mary Shelley

Transhumanism and Its Promises: 
An Assessment from Personalist 

Bioethics Based on Mary Shelley’s 
Frankenstein

Ricardo Marcelino Rivas García*2

Facultad de Educación y Humanidades 
Universidad Anáhuac México, México

https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

Resumen

El presente trabajo es un análisis filosófico sobre las pretensiones del 
transhumanismo, sus elementos y características como síntesis entre 

*	 Profesor-Investigador de la Facultad de Educación y Humanidades de la Univer-
sidad Anáhuac México, México. Correo electrónico: ricardo.rivasg@anahuac.mx 
ORCID record:      

Recepción: 
28.08.2025

Envío a dictamen:
01.09.2025

Aceptación: 
15.09.2025

Publicación: 
02.01.2026

CÓMO CITAR: Rivas García, R. M. (2026). El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde 
la bioética personalista, a partir de la novela Frankenstein de Mary Shelley. Medicina y ética, vol. 37, 
núm. 1. DOI: https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

	 Esta obra está protegida bajo una Licencia Creative Commons Atribución-No Comercial 4.0 Internacional.



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 61
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

ciencia, tecnología, filosofía, ideología y pseudo religión, sirviendo 
de ejemplo la novela gótica Frankenstein o el moderno Prometeo, de 
Mary Shelley. El proyecto de “mejoramiento” y “superación” de las limi-
taciones humanas nos recuerda al Dr. Víctor Frankenstein en su obse-
sión por vencer la muerte y dominar la vida, creando una “abomina-
ción” cuyo resultado termina revirtiendo la pretensión inicial, porque la 
criatura destruye a los seres amados del doctor. Así, la novela de She-
lley puede servirnos para anticipar ciertas características del proyecto 
transhumanista, así como considerar algunos problemas éticos y bioé-
ticos del desarrollo de esta visión y meditar sobre las implicaciones 
antropológicas y éticas de sus alcances, desde una perspectiva ética 
y bioética personalista y desde el humanismo cristiano.

Palabras clave: romanticismo científico, humanismo, posthumanismo, 
deshumanización.

Contribución

La principal contribución de este ensayo consiste en mostrar la vi-
gencia de la novela Frankenstein, reconocer su carácter premonitorio 
y crítico, al ponerla en diálogo con las categorías y pretensiones del 
proyecto transhumanista, así como con los retos que plantea en tor-
no al “futuro” de la naturaleza humana. A su vez introducirse al de-
bate filosófico y bioético contemporáneo sobre los límites y alcances 
de la “modificación” de lo humano y sobre aquellos límites que de-
finen nuestra naturaleza humana, desde la perspectiva personalista y 
del humanismo cristiano.

1. Introducción

Desde sus inicios, la humanidad ha tenido que enfrentarse a las limi-
taciones inherentes a su naturaleza, un fenómeno que se manifiesta 
tanto en su vulnerabilidad físico-biológica como en sus constantes 
búsquedas de trascendencia y conocimiento. Las inquietudes sobre 



R. M. Rivas

62	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

la muerte, la enfermedad, el dolor y el propósito de la vida han acom-
pañado al ser humano a lo largo de la historia, inspirando a civiliza-
ciones antiguas a buscar respuestas a través de mitos, religiones y 
avances científicos. En los últimos siglos, el progreso de la ciencia ha 
ofrecido soluciones más directas para mejorar la condición humana, 
especialmente con la creciente intervención en el cuerpo humano, 
abriendo la puerta a nuevas posibilidades como la prolongación de 
la vida y la mejora de las capacidades físicas y mentales. En este con-
texto, el transhumanismo surge como un movimiento que propone 
superar los límites naturales de la biología humana, aspirando a crear 
un futuro en el que los seres humanos puedan mejorar sus capacida-
des cognitivas, físicas y emocionales usando tecnologías avanzadas. 
Sin embargo, estas propuestas despiertan preguntas fundamentales 
sobre los límites éticos de tales injerencias y sobre los riesgos relacio-
nados con la modificación de la naturaleza humana. ¿Es moralmente 
aceptable alterar lo que nos define como especie para alcanzar un fu-
turo mejorado? ¿Dónde se deben trazar los límites de la intervención 
tecnológica en el cuerpo humano? En el presente trabajo pretende-
mos introducirnos en el debate ético y bioético en torno al trans-
humanismo, estableciendo un paralelismo con la novela Frankenstein 
o el moderno Prometeo de Mary Shelley (1) publicada en 1818. En la 
historia de Victor Frankenstein, quien busca superar la muerte y las 
limitaciones humanas, se encuentran inquietantes reflexiones sobre 
los peligros de una ciencia desbordada, sin una adecuada reflexión 
ética sobre sus consecuencias. Al analizar las similitudes entre los 
impulsos y promesas del transhumanismo contemporáneo y la histo-
ria de Frankenstein, este trabajo busca identificar problemas éticos, 
sociales y filosóficos que surgen al considerar la posibilidad de modi-
ficar la condición humana mediante biotecnología y otras innovacio-
nes científicas. Al final, se propondrá una valoración crítica desde la 
perspectiva bioética personalista y se ofrecerán unas breves conclu-
siones desde el humanismo cristiano. La metodología adoptada en la 
presente investigación es de carácter fenomenológico-hermenéutico, 
es decir, experiencial, interpretativa y comprensiva. Como se desprende de 
la pretensión general de este trabajo, se analizarán los conceptos que 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 63
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

definen el proyecto transhumanista, la visión explícita e implícita 
que tiene sobre el ser humano, con el fin de comprender e inter-
pretar esta propuesta y al mismo tiempo dilucidar las consecuencias 
e implicaciones éticas y sociales, en un futuro no muy lejano. Este 
enfoque encuentra fundamento en el concepto heideggeriano de la 
hermenéutica fenomenológica, entendida como un proceso de autocom-
prensión y reflexión sobre la vida misma y su sentido (2).1 De esta 
manera, se podrá reconocer la actualidad de la novela al cotejarla 
con las categorías y pretensiones del proyecto transhumanista, como 
también por los retos en torno al “futuro” de la naturaleza humana 
que se encuentran narrados en la novela así como en el debate filo-
sófico y bioético contemporáneo sobre los límites y alcances de la 
“modificación” de lo humano. En este marco, se abre la posibilidad 
a una autorreflexión sobre aquello que nos hace propiamente huma-
nos, aquello que constituye nuestra esencia, naturaleza o condición 
humana, sobre las dimensiones más profundas de nuestra naturaleza 
humana, lo cual refuerza la pertinencia de la metodología elegida.

2. Planteamiento del problema: nuestra humanidad en 
cuestión

Desde tiempos antiguos, el ser humano ha enfrentado limitaciones 
inherentes a su cuerpo, como la muerte, el dolor y la enfermedad, 

1	 La fenomenología es una propuesta filosófica planteada por E. Husserl, quien en el 
intento de poder sustentar el conocimiento científico en un saber originario y en un 
fundamento incuestionable, llega a la conclusión del primado de la relación entre 
conciencia (yo) y contenido de conciencia (mundo), lo cual forma una misma reali-
dad que no se puede separar. La conclusión a la que llega es que, en términos más 
sencillos, lo anterior (a priori) a la ciencia, el suelo irrebasable desde el que ella 
parte, es la experiencia fenomenológica, entendida precisamente como ese en-
cuentro entre yo y mundo (conciencia y contenido de conciencia), pero esa expe-
riencia no se da en el plano de los sentidos, al modo del empirismo inglés, sino en 
la propia subjetividad (en la interioridad) (3). En ese sentido, toda relación con el 
mundo presupone la subjetividad del sujeto relacionante. Es por ello, que, a decir de 
Heidegger (2, §§7 y 32), la fenomenología es al mismo tiempo hermenéutica, es 
decir, interpretación y comprensión de la realidad, siempre anteponiendo al sujeto 
humano, con lo cual este se comprende a sí mismo.



R. M. Rivas

64	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

impulsando su búsqueda de soluciones para trascender estas barre-
ras. Gracias a su capacidad técnica e intelectual, la humanidad ha 
desarrollado tecnologías que mejoran su calidad de vida, pero en las 
últimas décadas la ciencia ha comenzado a intervenir directamente 
en el organismo humano, con el objetivo de mejorar capacidades fí-
sicas y cognitivas, especialmente en términos de longevidad y bien-
estar. Este avance ha dado lugar al transhumanismo, un movimiento 
que propone la mejora humana a través de biotecnologías avanzadas, 
en principio, compensando los límites biológicos y desafiando los 
límites éticos que representa la naturaleza o condición humana. 
Mientras que las tecnologías emergentes, como la nanotecnología y 
la inteligencia artificial, prometen grandes mejoras, también surgen 
riesgos y dilemas éticos, por ejemplo, si es moralmente correcto mo-
dificar las capacidades humanas, o si debiesen existir límites en la 
intervención tecnológica en el cuerpo humano. El debate bioético 
generado por el transhumanismo involucra cuestiones sobre la justi-
cia y equidad, la identidad, la dignidad y los derechos humanos, exi-
giendo un análisis que considere no solo los avances científicos, sino 
también los valores éticos fundamentales que guiarán la relación en-
tre la humanidad y la tecnología en el futuro. La novela Frankenstein, 
o el moderno Prometeo, publicada en 1818 por la escritora británica Mary 
Godwin Shelley anticipa elementos que se encuentran presentes en 
los proyectos transhumanistas, y también pone de relieve problemas 
que llevan consigo implicaciones éticas sobre las que merece la pena 
continuar debatiendo.

3. Aproximación al transhumanismo

En 1957, el biólogo y naturalista Julian Sorell Huxley usó el término 
“transhumanismo” para definir su creencia en la capacidad del ser 
humanos para trascender más allá de sus límites, mediante los avan-
ces de la ciencia: 

The human species can, if  it wishes, transcend to itself  not just 
sporadically, an individual here in one way, an individual there in 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 65
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

another way, but in its entirety, as humanity. We need a name for 
this new belief. Perhaps ‘transhumanism’ will serve: man, re-
maining man, but transcending himself, by realizing new possi-
bilities of  and for his human nature. […] “I believe in transhu-
manism” (4, p. 17).

En las últimas décadas, efectivamente, hemos presenciado avances 
extraordinarios en las ciencias y tecnologías aplicadas a la vida huma-
na. Parece como si el organismo humano hubiera quedado obsoleto 
frente al vertiginoso desarrollo de nuevas propuestas tecnológicas. 
Esta percepción ha dado lugar, en algunos círculos de investigación 
biotecnológica, a proyectos y propuestas orientados a alcanzar, en un 
futuro cercano, el llamado “mejoramiento humano”. Entre estos 
proyectos destaca la Asociación Transhumanista Mundial, actual-
mente conocida como Humanity+, fundada por el británico David 
Pearce y el sueco Nick Bostrom. Estas iniciativas científicas, junto 
con las tecnologías emergentes enfocadas en mejorar las capacidades 
humanas, han despertado un enorme interés en los últimos años, lo 
cual se manifiesta tanto en el ámbito científico —donde campos 
como la nanotecnología, la inteligencia artificial, el Big Data y la me-
dicina están experimentando un desarrollo acelerado—, así como en 
el ámbito de las humanidades —precisamente por los debates gene-
rados en torno a las implicaciones éticas y sociales de dichos avances 
científicos y tecnológicos—. Disciplinas como la filosofía, la bioéti-
ca, el derecho, la sociología, la educación y las ciencias de la cultura 
han comenzado a abordar estas transformaciones con muchas pers-
pectivas, generando inquietudes, expectativas y debates relevantes.

A continuación, se presentan dos definiciones del concepto de 
transhumanismo. La primera es ofrecida por el mismo Nick Bos-
trom, filósofo y cofundador de Humanity+, y la segunda, por Max 
More, filósofo, futurólogo y fundador del Extropy Institute (5,6,7). En 
cuanto a la definición de Nick Bostrom, este filósofo no considera el 
transhumanismo como un sistema filosófico en sí mismo (8). Su en-
foque evita la polémica y el debate sobre los conceptos utilizados o 
las implicaciones éticas asociadas. En cambio, solo destaca los fines 



R. M. Rivas

66	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

prácticos y útiles del transhumanismo: el uso de la tecnología para 
mejorar la condición humana, incluso si implica superar las capaci-
dades físicas y cognitivas actuales de los seres humanos. Bostrom lo 
define como un movimiento cultural, intelectual y científico que afir-
ma el deber moral de mejorar las capacidades físicas y cognitivas de 
la especie humana, y aplicar al hombre las nuevas tecnologías, a fin 
de que se puedan eliminar los aspectos no deseados y no necesarios 
de la condición humana: el padecimiento, la enfermedad, el envejeci-
miento e incluso, la condición mortal (9).

Como se observa en la definición de Bostrom, el transhumanis-
mo busca mejorar al ser humano actual, partiendo de la idea de que 
su condición natural resulta insuficiente y requiere modificaciones 
para adaptarse a futuros escenarios, como los denominados meta-
versos. Subyacente a esta postura se encuentra una visión del ser 
humano como un ente obsoleto, cuya naturaleza necesita ser trans-
formada. Al mismo tiempo, en la visión del investigador sueco, está 
presente una antropología implícita en esta corriente ideológica que 
se basa en un biologicismo cientificista. A partir de su definición, 
queda claro el anhelo de Bostrom por superar cualquier obsolescen-
cia inherente a la condición humana. Este planteamiento permite 
identificar con mayor claridad las tres promesas clave que estructu-
ran la visión transhumanista, estás promesas las describe Albert Cor-
tina (10,11) del siguiente modo:

	 1)	 Promesa de superinteligencia: los transhumanistas, basados en el 
desarrollo de la inteligencia artificial, proponen la fusión del 
ser humano con esta tecnología, permitiendo la apropiación 
de sus capacidades. Esto resultaría en una mejora significativa 
del rendimiento cerebral y mental, incluyendo un incremen-
to en la inteligencia, la memoria, la capacidad de análisis, los 
cálculos complejos y el aprendizaje de idiomas, entre otras 
habilidades.

	 2)	 Promesa de superlongevidad: apoyados por los avances en bio-
tecnología y cibernética, los transhumanistas sugieren la posi-
bilidad de detener o ralentizar el proceso de envejecimiento y 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 67
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

las enfermedades, manteniendo un estilo de vida saludable y 
posponiendo la muerte tanto como sea posible. Este ideal se 
resume comúnmente en la frase: “La muerte de la muerte”.

	 3)	 Promesa de superbienestar: los transhumanistas buscan eliminar 
o reducir el sufrimiento humano mediante el uso de tecnolo-
gías que promuevan el bienestar. Una de estas propuestas es el 
llamado “biomejoramiento moral”, que implica la manipula-
ción genética para prevenir sufrimientos físicos y emocionales 
en las futuras generaciones (10, p. 320-333).2

Por lo que se refiere a la definición propuesta por el filósofo Max 
More, este autor propone lo siguiente:

El transhumanismo es un conjunto de filosofías que busca 
guiarnos hacia una condición posthumana. El transhumanismo 
comparte muchos elementos con el humanismo, incluyendo un 
respeto por la razón y la ciencia, un compromiso con el progre-
so y una apreciación de la existencia humana (o transhumana) 
en esta vida en lugar de en alguna ¨vida¨ sobrenatural posterior 
a la muerte. El transhumanismo difiere, en cambio, del huma-
nismo al reconocer y anticipar las alteraciones radicales en la 
naturaleza y en las posibilidades vitales que resultarán del desa-
rrollo de diversas ciencias y tecnologías, como las neurociencias 
y la farmacología; las investigaciones sobre la extensión de la 
vida, la nanotecnología, la ultrainteligencia artificial, la explora-
ción del espacio, combinando todo ello con una filosofía y un 
sistema de valores racionales (12, p. 32-33).

More considera el transhumanismo como un conjunto de filosofías 
y en su definición se pueden resaltar tres aspectos clave. En pri-
mer lugar, subraya el objetivo del transhumanismo: la búsqueda de 
la condición posthumana. Esta perspectiva revela la intención del 

2	 Estas promesas serán analizadas y valoradas en las próximas secciones del pre-
sente trabajo, desde la perspectiva ética y bioética personalista y desde ciertos 
elementos del humanismo cristiano.



R. M. Rivas

68	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

transhumanismo de mejorar la condición humana, superando las 
ideas que fundamentan el humanismo clásico, con el fin de alcanzar 
un estado posthumano que redefina lo humano.3 En segundo lugar, 
se presenta una confrontación con el humanismo, que es simultá-
neamente valorado y cuestionado. Aunque comparte con el huma-
nismo algunos elementos comunes, como el respeto por la razón 
y la ciencia, el compromiso con el progreso y la apreciación de la 
existencia temporal, el transhumanismo se distancia de él debido a 
las implicaciones que sus propuestas tienen sobre las modificaciones 
corporales y mentales necesarias para mejorar la condición humana. 
Finalmente, en cuanto al uso de las ciencias y tecnologías, Max More 
presenta un elenco de herramientas tecnológicas sintetizadas en el 
acrónimo “NBIC” (13), que incluye nanotecnología, biotecnologías, 
informática y ciencias cognitivas (12). Este desafío es interesante, ya 
que aún no se sabe con certeza hasta qué punto estas herramientas 
podrán avanzar, ni si el uso de ellas realmente traerá beneficios a la 
humanidad (14).

Ambas perspectivas de los representantes o ideólogos del trans-
humanismo nos confrontan con una serie de problemas complejos 
que desde la bioética se deben abordar. Podemos resumirlos en estas 
preguntas fundamentales: ¿es ético que el hombre modifique su 
cuerpo para mejorar su salud, más allá del mero propósito de hacer 
frente a la enfermedad? ¿Cuáles son los criterios para determinar si 
es moralmente correcto someterse a un proceso de mejoramiento?; 
¿es moralmente aceptable el uso de las herramientas técnicas dispo-
nibles para mejorar la condición humana?; ¿dónde deben establecer-
se los límites en la mejora de lo humano?

3	 En ocasiones se utilizan indistintamente los términos ‘poshumanismo’ y ‘transhuma-
nismo’. Sin embargo, técnicamente tiene significados diferentes y hay una diferen-
cia fundamental: mientras el transhumanismo propone mejorar al ser humano ac-
tual mediante la tecnología, manteniendo su esencia como especie racional y 
consciente, el posthumanismo cuestiona incluso los fundamentos de lo que significa 
ser “humano”, rechazando la centralidad del hombre en el universo (al modelo del 
Humanismo renacentista) y proponiendo una superación ontológica que puede 
prescindir de la forma humana tradicional. Véase, por ejemplo, Braidotti (15).



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 69
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

Antes de analizar la manera en que se encuentran presentes las 
promesas e ideales del transhumanismo en la novela gótica de 1818, 
Frankenstein o el moderno Prometeo (1),4 introduzcamos una breve contex-
tualización en torno a las ideas que dieron lugar a esta obra literaria.

4. Frankenstein: contexto inter y transdisciplinario de 
su creación

En 2018 se celebraron los 200 años de la publicación de la novela de 
Mary Godwin Shelley (1797-1851), Frankenstein; or, the Modern Prome-
theus (1818), la cual nos ofrece cuestiones que actualmente merecen 
una reflexión profunda acerca de los límites de la ciencia, por una 
parte, y sobre la desmedida ambición humana, por la otra. Es por ello 
que, a juicio nuestro, sus temas resuenan en el contexto del transhu-
manismo contemporáneo, particularmente por las implicaciones y 
consecuencias que se pueden derivar de ambas cuestiones (5).

La formación y pensamiento de Mary Shelley estuvieron mar-
cados por una rica herencia familiar y una exposición privilegiada a 
los principales debates de su tiempo. En primer lugar, recibió una 
herencia filosófica radical, pues era hija del filósofo William Godwin 
(1756-1836), —precursor del socialismo utópico inglés, pensador 
liberal y defensor de una razón emancipadora—, y de la escritora 
protofeminista Mary Wollstonecraft (1759-1797). Aunque su ma-
dre murió poco después del parto, Mary fue una lectora atenta de 
sus escritos y educada bajo una perspectiva que valoraba el acceso 

4	 En el presente artículo no se busca hacer un análisis literario de la obra de Shelley, 
ni siquiera analizar su contenido, sino destacar esos elementos que anticipan al 
transhumanismo y sus pretensiones, desde una perspectiva crítica (filosófica y éti-
ca). Para ilustrar más dramáticamente el contenido de la novela, se recomienda la 
adaptación para cine, realizada por K, Branagh (16), que es muy ilustrativa sobre el 
énfasis puesto en la crítica a las pretensiones de la ciencia ‘humana’ para jugar 
el papel de Dios y valorando, después de que “todo se sale de control”, cuáles pue-
den ser las consecuencias negativas posibles. Dicho sea de paso, en este año se 
estrenó la adaptación de la novela en una nueva versión, por el cineasta mexicano 
G. Del Toro (17).



R. M. Rivas

70	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

igualitario a la cultura, la ciencia y la crítica social (18). En segundo 
lugar, Shelley recibió desde pequeña una educación científica y cultu-
ral vasta, la cual combinaba literatura, política y ciencia, como parte 
de su entorno vital. Por otra parte, aunque influida por Godwin y 
Wollstonecraft, Mary Shelley reelabora sus ideas de manera original. 
Según Pamela Clemit (19), ella extiende e imagina de forma radical 
los legados de sus padres, posicionándose como autora independien-
te. En ese ambiente conoció personalmente a poetas como William 
Wordsworth (1770-1850) y Samuel Taylor Coleridge (1772-1834), 
y tuvo acceso a conferencias científicas de figuras como Humphry 
Davy (1778-1829), Luigi Galvani (1737-1798) y muy probablemente 
también Alessandro Volta (1745-1827). También se familiarizó con 
teorías sobre la vida, la electricidad y la materia, especialmente a tra-
vés del vitalismo de Erasmus Darwin (1731-1802), cuyas ideas sobre 
la generación de vida a partir de materia en descomposición fue-
ron debatidas por Mary, su esposo Percy Shelley (1792-1822) y Lord 
Byron (1788-1824) durante el verano de 1816 en Ginebra, donde 
precisamente se gestó la idea de Frankenstein, como la propia autora 
lo indica en el mismo prólogo de la obra (1, p. 7).

Se puede decir que M. Shelley escribió Frankenstein en un ambien-
te intelectual profundamente influido por las transformaciones filo-
sóficas, científicas y literarias del cambio entre los siglos XVIII y 
XIX especialmente en Inglaterra, lo que se denominó, un tanto pa-
radójicamente, como “Romanticismo científico”, en el marco de lo 
que se ha considerado la “Segunda revolución científica”.5 En ese 

5	 Durante el periodo en que Mary Shelley escribió Frankenstein, Europa atravesaba 
un momento de profundas transformaciones científicas e intelectuales que, según 
Richard Holmes (18), es considerado como la “Segunda Revolución Científica”. A 
diferencia de la revolución anterior (siglos XVI y XVII), dominada por figuras como 
Galileo, Newton o Descartes, esta nueva etapa del pensamiento se caracterizó por 
un giro hacia lo orgánico, lo vital y lo dinámico, en una época donde la ciencia co-
menzaba a rozar el terreno de lo maravilloso. En este contexto, el conocimiento 
científico no solo se expandía, sino que lo hacía acompañado por una sensibilidad 
estética propia del Romanticismo: los descubrimientos ya no eran únicamente pro-
cesos racionales, sino también experiencias emocionales, simbólicas y a veces es-
pectaculares o cuasi místicas. Era una época en la que el positivismo aun no per-



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 71
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

sentido, se entiende por qué la tradición literaria sitúa a Shelley como 
una intelectual del Romanticismo, corriente que mezclaba sensibili-
dad artística con interés por la ciencia. En este contexto, las emocio-
nes, la imaginación y la fascinación por lo desconocido no estaban 
reñidas con el conocimiento racional. Esta mezcla da lugar a lo que 
el historiador Richard Holmes (18) llama la “ciencia romántica”, un 
campo donde la experimentación científica se cruza con la estética 
del asombro y el terror, reflejado en el tono y los temas de Frankens-
tein. La criatura no es fruto de lo sobrenatural, sino de la ciencia ex-
perimental, en un contexto marcado por ideas revolucionarias y por 
tensiones del Romanticismo científico que se desarrolló en la Ingla-
terra de la época. La novela es, así, tanto una respuesta a los ideales 
racionalistas heredados como una advertencia sobre sus excesos, es-
pecialmente cuando la ciencia se convierte en poder sin ética ni res-
ponsabilidad afectiva. Este contexto forma la base del enfoque 
transdisciplinar de la novela. Mary Shelley no solo reacciona ante su 
tiempo, sino que prefigura problemas contemporáneos, como los 
límites del conocimiento, la relación con la técnica, y la definición 
misma de lo humano.

5. Frankenstein y las promesas transhumanistas

Aunque la obra de Shelley se escribió mucho antes de que existiera 
el término “transhumanismo”, sostenemos —como una tesis implí-

meaba determinantemente en la cultura con su división de los saberes científicos, 
sino que los personajes de la época encarnaban una nueva actitud ante la natura-
leza, en donde la ciencia no se distinguía de la filosofía, al tiempo que se compagi-
naba con la alquimia, la magia, la religión, el deísmo, etcétera. Es en este escenario 
de fascinación y ambigüedad que Shelley concibe la figura de Victor Frankenstein: 
el científico cuya sed de saber no lo diferencia demasiado de los investigadores de 
su tiempo, pero que, a través de la ficción, proyecta los riesgos y las preguntas éti-
cas que esta nueva ciencia traía consigo. Frankenstein, en este sentido, no solo 
representa la fusión de la ciencia con el arte, sino que refleja la inquietud de una 
época en la que la razón empezaba a entrelazarse con lo desconocido (20). Sobre 
otras influencias que aparecen en la obra, véase Hernández Valencia (21).



R. M. Rivas

72	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

cita del presente ensayo— que dicha obra contiene elementos filosó-
ficos premonitorios que permiten establecer una conexión significa-
tiva con los ideales transhumanistas actuales. La historia del doctor 
Victor Frankenstein, el científico que intenta trascender las barreras 
naturales de la mortalidad, se cruza con las aspiraciones transhuma-
nistas de hoy: superar las limitaciones del cuerpo humano, como el 
envejecimiento, las enfermedades y la muerte, a través de tecnologías 
avanzadas como la ingeniería genética, la inteligencia artificial y la 
criónica. Como se señaló anteriormente, Albert Cortina (10) propo-
ne una descripción de esas tres promesas del transhumanismo —su-
perinteligencia, superlongevidad y superbienestar—, por lo que en 
este apartado se propondrá una interpretación acerca del modo en el 
que estas promesas están presentes, de forma implícita o explícita, 
en Frankenstein, lo cual permitirá, a su vez, interpretar la novela como 
una crítica o advertencia sobre los peligros de perseguir dichas pro-
mesas sin reflexionar éticamente sobre sus consecuencias.

En primer lugar, el deseo de Victor Frankenstein por crear vida 
mediante los métodos de la ciencia puede interpretarse como una 
búsqueda temprana de la “superinteligencia” o al menos de una for-
ma superior de vida. Al crear vida sin intervención divina ni por el 
proceso natural de reproducción, sino por medios técnicos y científi-
cos, se desplaza el origen de la vida del terreno teológico o biológico 
hacia la tecnociencia, algo central en las discusiones actuales sobre 
biotecnología, inteligencia artificial y robótica. Al fusionar ciencia y 
tecnología (aunque rudimentarias, desde nuestra perspectiva actual), 
Victor intenta emular o incluso superar el papel de la naturaleza o de 
Dios en la creación de vida. La ambición desmedida de conocimien-
to lleva a Frankenstein a trascender los límites naturales mediante la 
manipulación de la materia inerte para dar lugar a un ser inteligente 
y consciente. Además, la criatura adquiere una inteligencia notable: 
aprende idiomas, filosofía, historia, toca la flauta, y desarrolla una 
conciencia moral compleja. Esto refleja el ideal transhumanista de 
expansión de capacidades cognitivas. Sin embargo, Shelley no cele-
bra este logro; más bien, lo presenta como una tragedia. La creación 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 73
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

no solo escapa al control de su creador, sino que sufrimiento y alie-
nación muestran los riesgos de una inteligencia elevada sin empatía 
ni responsabilidad ética.

La segunda promesa se observa cuando Victor Frankenstein 
busca, indirectamente, dominar la muerte. Al reanimar tejidos muer-
tos, está jugando con el límite entre la vida y la muerte, algo que hoy 
en día podría verse como un precursor de la biotecnología y la lon-
gevidad extendida. Su obsesión por vencer la muerte y crear vida 
eterna (aunque artificial o por medios no naturales o científicos) re-
fleja el ideal transhumanista de detener o ralentizar el envejecimien-
to. También hay una especie de “inmortalidad” en el legado de la 
criatura: el monstruo sobrevive a Victor y promete extinguirse solo 
a sí mismo, sugiriendo que el problema de la creación perdura más 
allá de su creador. Ahora bien, Shelley cuestiona si vale la pena tras-
cender la muerte si esto implica ignorar los límites naturales y la 
responsabilidad hacia lo creado. La muerte de Victor, acelerada por 
su obsesión, pone de manifiesto que su ambición por la inmortalidad 
termina revirtiéndose, acortando su propia vida.

En cuanto a la tercera promesa del transhumanismo, que apunta 
a eliminar el sufrimiento físico y emocional mediante intervenciones 
genéticas o tecnológicas, en Frankenstein se manifiesta en varias for-
mas, por ejemplo, el monstruo es creado con intención de ser perfec-
to físicamente (de hecho, Victor dice que es más alto y fuerte que el 
hombre promedio), pero sufrirá un profundo dolor emocional y so-
cial. También, cuando plantea la posibilidad de crear una compañera 
para el monstruo, como una forma de remediar su soledad y mejo-
rar su bienestar, ante el miedo a consecuencias imprevistas, decide 
abandonar la idea. No obstante, el proyecto de mejorar el bienestar 
a través de la ingeniería genética o la creación artificial choca con la 
realidad de que el bienestar no depende únicamente de condiciones 
físicas o biológicas, sino también de factores afectivos, emocionales, 
de relaciones sociales, de aceptación y autoaceptación, así como de 
un sentido de pertenencia e identidad, lo cual es problematizado en 
la novela por la criatura. Además, Shelley plantea implícitamente una 



R. M. Rivas

74	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

pregunta ética clave: ¿tenemos derecho a crear seres bajo nuestras 
propias expectativas de bienestar, sin considerar su autonomía?

En relación con lo anterior, podríamos agregar que la frase de 
Victor sobre “ser bendecido como el creador de una nueva especie” 
refleja la profunda ambición humana por alcanzar una forma de tras-
cendencia. Del mismo modo, los transhumanistas sueñan con recon-
figurar el futuro humano, aunque, en su caso, mediante una mejora 
gradual, mientras que Victor busca una solución inmediata y defini-
tiva. Así lo narra la autora:

La vida y la muerte me parecían fronteras imaginarias que yo 
rompería el primero, con el fin de desparramar después un to-
rrente de luz por nuestro tenebroso mundo. Una nueva especie 
me bendecirá como a su creador, muchos seres felices y maravi-
llosos me deberían su existencia. Ningún padre podía reclamar 
tan completamente la gratitud de sus hijos como yo merecería 
la de éstos (1, p. 38).

Las implicaciones éticas de lo anterior son enormes, puesto que el 
moderno Prometeo nunca se detiene a considerar las consecuencias de 
sus actos hasta que la criatura cobra vida, lo que desencadena un 
caos imprevisto.6 Esta falta de reflexión ética en el uso de la ciencia 
y la tecnología refleja uno de los problemas más inquietantes que 
enfrentan las iniciativas transhumanistas actuales: la posibilidad de 
que el uso de tecnologías como la edición genética o los implantes 
neurológicos pueda resultar en consecuencias imprevistas, como la 
creación de desigualdades o la alteración irreversible de la naturaleza 

6	 Una reflexión importante para tomar en cuenta es que en la mitología griega Prome-
teo es considerado como quien, al robar el fuego a los dioses y dárselos a los hu-
manos, les da con ello un poder que precisamente los coloca a la altura de ellos, lo 
cual es considerado no solo como una falta sino como una amenaza y un riesgo 
tanto para los mismos mortales como para el mundo entero (22). El moderno Pro-
meteo es este individuo que se creerá un dios, capaz de crear una nueva especie. 
Sin embargo, como la novela lo plantea, las consecuencias de esta pretensión des-
medida son catastróficas, porque la criatura misma se revela contra su creador y 
para destruir todo lo que forma parte de su mundo.



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 75
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

humana. Este dilema se plantea claramente en el caso del científico 
chino He Jiankui, quien editó genéticamente embriones humanos, lo 
que desató un debate global sobre la responsabilidad ética de estas 
intervenciones (23,24). 

La cuestión del rechazo hacia lo creado también es central tanto 
en la obra de Shelley como en el transhumanismo. En la novela, 
su creador y la sociedad rechazan a la criatura, pese a ser sensible y 
consciente, por su apariencia y origen antinatural. De manera similar, 
el transhumanismo enfrenta la posibilidad de que los “posthuma-
nos”, como se refirió More (25), personas modificadas genéticamen-
te o con habilidades mejoradas mediante tecnología o inteligencia 
artificial, puedan ser objeto de rechazo o discriminación por par-
te de una sociedad que no los perciba como parte de lo “natural”. 
Este temor refleja una cuestión recurrente en la historia humana: 
el miedo a lo desconocido y lo diferente. Así, se podrían generar 
nuevas brechas sociales, entre “humanos naturales” y “humanos me-
jorados”, alimentando tensiones y conflictos éticos (26). Pero este 
problema también se puede presentar en sentido inverso, en tanto 
que los transhumanos se asuman efectivamente como superiores a 
los humanos, lo cual se puede prever por las desigualdades econó-
micas entre quienes tienen acceso a esas intervenciones y quienes no 
lo tendrán. El ejemplo más ilustrativo de este último fenómeno es el 
caso de Bryan Johnson, el multimillonario que “invierte” su dinero 
para no envejecer (27,28). 

Por último, el tema de la responsabilidad y los límites éticos tam-
bién son preocupaciones fundamentales tanto en Frankenstein como 
en el transhumanismo. La irresponsabilidad de Víctor Frankenstein, 
quien crea vida sin prever las consecuencias, nos recuerda la necesi-
dad de establecer límites éticos claros antes de embarcarse en pro-
yectos científicos disruptivos. Aunque ya existen regulaciones a nivel 
internacional, no hay garantía de que las tecnologías emergentes, 
como las inteligencias artificiales avanzadas o las modificaciones ge-
néticas, no se utilicen de manera destructiva o deshumanizante. Este 
es un dilema ético que enfrenta la humanidad en su búsqueda por 



R. M. Rivas

76	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

mejorar sus capacidades, y que debe ser abordado con una reflexión 
profunda sobre el impacto de estas tecnologías en la sociedad y en 
las futuras generaciones (26).

Otras problemáticas contemporáneas que la novela anticipa se 
pueden ver en la manera que la criatura encarna una identidad híbri-
da y ambigua, sin lugar fijo en la sociedad ni en la naturaleza, lo que 
la posiciona como figura emblemática del sujeto transhumano, tal 
como lo describe la crítica contemporánea. Al mismo tiempo, la re-
lación entre Victor Frankenstein y su creación diluye las fronteras 
entre creador y criatura, evidenciando un descentramiento del sujeto 
individual, autónomo y racional, fundamento del humanismo clási-
co. Además, lejos de ofrecer una visión cándida del progreso, Shelley 
presenta una advertencia sobre las consecuencias éticas de una cien-
cia sin responsabilidad, cuestionando el privilegio humano en la es-
cala de la vida. De este modo, Frankenstein, además de fundar la cien-
cia ficción moderna (29), se erige como un texto visionario que 
anticipa los dilemas en torno al futuro de la humanidad en plena era 
digital y tecnocientífica (25,26).

6. Valoración desde la perspectiva bioética personalis-
ta y el humanismo cristiano

En esta sección consideramos oportuno ofrecer una breve evalua-
ción del tema desde la perspectiva ética y bioética personalista. En 
primer lugar, el personalismo, que pone la dignidad intrínseca de la 
persona en el centro de la reflexión ética (30,31), ofrece una perspec-
tiva crítica frente a los problemas abiertos tanto por el transhumanis-
mo como por las intuiciones transhumanistas de la novela de 1818. 
Considerando más de cerca la primera de las promesas transhuma-
nistas, para la bioética personalista el ser humano es una unidad de 
cuerpo y alma, y su identidad no reside únicamente en su cerebro o 
en sus capacidades cognitivas, sino en su unidad como persona, do-
tada de racionalidad, libertad, afectividad y moralidad. La búsqueda 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 77
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

de una superinteligencia puede llevar a reducir a la persona a mero 
soporte tecnológico, diluyendo su identidad personal y su autonomía 
moral. Además, la fusión con inteligencia artificial, como lo proyecta 
el transhumanismo, plantea dilemas sobre el libre albedrío, pues no 
se puede determinar si sigue siendo libre quien está conectado a al-
goritmos que lo condicionan, como tampoco se puede saber dónde 
queda la frontera entre el yo (la conciencia) y la máquina (32). Ahora 
bien, en el caso de la criatura de Frankenstein, se sabe que tendría 
una inteligencia superior a la media, pero eso no le garantiza felici-
dad ni aceptación social. Además, es claro que la criatura es tratada 
como un experimento más que como un ser con valor propio, lo que 
implica una violación a su dignidad. De manera similar, el transhu-
manismo podría ser cuestionado si prioriza la funcionalidad y la per-
fección por encima de la esencia de la persona. En ese sentido, la 
obra nos confronta con una visión instrumental del ser humano que 
desde el punto de vista de la ética y la bioética personalista es insos-
tenible. La superinteligencia no basta si no va acompañada de una 
madurez moral y una comprensión integral de la persona humana.

En cuanto a la segunda promesa, para la antropología personalis-
ta, y la bioética que de ella se deriva, la muerte forma parte del diseño 
natural del ser humano. No se considera un mal absoluto, sino un 
límite que da sentido a la vida y a la responsabilidad ética (si se le da 
un sentido a la vida, se le da un sentido a la muerte). Pretender elimi-
nar la muerte equivale a negar la finitud humana y, por tanto, alterar 
la identidad misma del ser humano. Es lo que M. Heidegger llamó 
“existencia inauténtica” (2, §§52-53), que no es otra cosa que dejar 
de reconocer que la muerte también forma parte de lo que nos hace 
humanos. La longevidad extrema plantea desafíos como la pérdida 
de significado de la existencia, la saturación de recursos, la injusticia 
distributiva (¿quiénes accederán a estas tecnologías?) y la posible pér-
dida de sentido de la trascendencia. Como se ha mencionado ante-
riormente, Victor intenta vencer la muerte creando vida por medios 
no naturales, pero su obsesión lo lleva a la destrucción física y psico-
lógica. El monstruo vive más allá de su creador, pero su existencia 



R. M. Rivas

78	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

prolongada es una tortura: está condenado a vivir sin amor, sin per-
tenencia y sin propósito claro. Esto nos lleva a la reflexión de que 
alargar la vida sin respetar su integridad y su finalidad natural puede 
convertirse en una forma de sufrimiento, no de felicidad, ni plenitud, 
ni realización. 

Por lo que se refiere a la tercera promesa transhumanista que 
busca eliminar el dolor físico y emocional mediante manipulaciones 
genéticas, farmacológicas o tecnológicas, incluso antes del nacimien-
to, para la perspectiva personalista se asume que el sufrimiento no es 
siempre evitable ni necesariamente negativo; puede tener valor peda-
gógico, moral y espiritual.7 Buscar un bienestar perfecto a través de 
la ingeniería genética o la manipulación tecnológica entraña riesgos 
de eugenesia encubierta y de reducir la diversidad humana. Se viola 
el principio fundamental de la bioética personalista, que es el respe-
tar al ser humano como persona, con una dignidad incondicionada 
(absoluta), por ser fin y no medio, desde su concepción y en toda su 
vulnerabilidad hasta su muerte natural. Se viola también el principio 
personalista del valor de la vida física. Como se señaló anteriormen-
te, el monstruo es creado con intención de perfección física, pero 
sufrirá profundamente por su exclusión social. Victor no asume la 
responsabilidad por el bienestar o el sufrimiento de su criatura, lo 
cual refleja una actitud instrumental hacia la vida. La propuesta de 
crear una compañera para el monstruo como solución a su soledad 
muestra una visión utilitarista del otro, algo que también critica la 
bioética personalista. En ese sentido, el bienestar verdadero no se lo-
gra manipulando la biología, sino cuidando las relaciones, la justicia y 
la dignidad de cada persona, independientemente de sus condiciones 
concretas de existencia. Además, la bioética personalista subraya la 
responsabilidad moral hacia las generaciones futuras, alertando so-
bre los riesgos de transformar la naturaleza humana sin considerar 

7	 Es por lo que la bioética personalista, para resolver dilemas, admite el empleo 
de principios o estrategias de resolución como “el principio del mal menor”, “el 
principio de doble efecto”, y la proporcionalidad entre mayor beneficio por un 
menor daño.



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 79
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

las consecuencias para la identidad, la dignidad y los derechos de las 
personas.8

Ahora, nos permitimos una breve puntualización desde la pers-
pectiva de la bioética ‘principialista’ y ‘utilitarista’, únicamente con la 
pretensión de poner de relieve que también para estas perspectivas 
que podríamos considerar ‘liberales’, se presentan problemáticas se-
rias. Por lo que se refiere a la primera, esta se sostiene en los cuatro 
principios fundamentales, a saber: autonomía, beneficencia, no ma-
leficencia y justicia. Desde esta perspectiva también se pueden iden-
tificar varios desafíos éticos tanto en el caso de Frankenstein como en 
el transhumanismo. En relación con la autonomía, ambos escenarios 
plantean grandes contrariedades, por ejemplo, la criatura creada por 
Victor Frankenstein no elige existir, y su vida está determinada por 
las decisiones de su creador, mientras que, en el contexto del trans-
humanismo, los humanos del futuro podrían enfrentarse a una so-
ciedad donde la mejora tecnológica sea prácticamente una imposi-
ción, restringiendo así su autodeterminación, cuestión ya advertida 
por J. Habermas (35). El principio de no maleficencia también se 
pone en juego, ya que en ambos casos se presentan consecuencias 
imprevistas que generan daño. En la novela, el caos y la tragedia son 
el resultado de la creación de Victor, mientras que, en el ámbito del 
transhumanismo, los riesgos incluyen impactos sociales y biológicos 
de tecnologías avanzadas, como la manipulación y edición genética. 
Por otro lado, el principio de justicia enfrenta importantes retos, ya 
que, como se aludió anteriormente, los avances tecnológicos podrían 
profundizar las desigualdades, creando divisiones entre quienes ac-
ceden a estas mejoras y quienes no, resultando una especie de “elitis-
mo tecnológico”. Finalmente, por lo que se refiere a la perspectiva 
utilitarista, que se enfoca en maximizar el bienestar general minimi-
zando los medios, los costos o daños posibles, también se pueden 
presentar dilemas éticos y bioéticos. Tanto en Frankenstein como en 
el transhumanismo cabe cuestionarse si los beneficios potenciales, 

8	 En este sentido puede leerse e interpretarse el mensaje del papa Francisco (33) en 
la celebración de la Jornada Mundial de la Paz en 2024 (34).



R. M. Rivas

80	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

como una vida prolongada o capacidades mejoradas, justifican los 
riesgos asociados, incluyendo desigualdades sociales y consecuencias 
no previstas. Si bien las intenciones de Victor Frankenstein y de los 
transhumanistas pueden considerarse ‘nobles’ o ‘buenas’, dirigidas a 
aumentar la felicidad humana, sus métodos podrían ser objetables si 
generan más sufrimiento que bienestar, como en la exclusión social 
de los “mejorados” o el descontento de las generaciones futuras 
frente a un mundo tecnológicamente desigual. No se diga, frente a 
las consecuencias nefandas que Shelley prevé en su novela.

La falta de reflexión ética y la ambición de trascender los límites 
humanos pone de relieve en la novela, implícita y explícitamente, la 
necesidad de una guía bioética que integre el respeto por la dignidad 
humana sin necesariamente renunciar a los avances tecnológicos. 
Las tres perspectivas bioéticas coinciden en que, si bien la búsqueda 
de mejora y trascendencia puede ser legítima, debe equilibrarse con 
una cuidadosa evaluación de sus implicaciones éticas para evitar 
efectos deshumanizantes o destructivos.

Por último, proponemos una acotación crítica desde los supues-
tos ontológicos del humanismo cristiano. La visión del hombre que 
se afirma en esta perspectiva se comprende a partir de cuatro pilares, 
a saber: (a) la suprema dignidad de la persona humana; (b) la univer-
salidad e igualdad de tal dignidad; (c) la finitud y contingencia, así 
como la interdependencia que emanan del concepto bíblico de crea-
ción y, (d) una reivindicación de la noción de ley natural (36). Como 
se ha podido observar, tanto la novela de Shelley como el proyecto 
transhumanista ponen en juego dichos pilares. En primer lugar, por-
que no hay un límite definido en cuanto al respeto efectivo del valor 
absoluto e incondicionado de la persona mediante la intervención 
científica y tecnológica, mediante la modificación de nuestra consti-
tución biológica y corporal, o mediante el supuesto “mejoramiento”. 
Por ello, la constante sospecha de instrumentalización difícilmente 
se podrá desmentir. Por otra parte, como se ha dicho, el transhuma-
nismo lleva consigo el germen de la discriminación, de la exclusión y 
marginación de aquellas personas que no estén en condiciones de 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 81
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

someterse a esas técnicas o que no cuenten con los recursos para 
ello; se levantará una frontera infranqueable entre los trans o posthu-
manos y los que no lo son y, como consecuencia, negará tal univer-
salidad e igualdad de la dignidad personal. El caso de Frankenstein es 
muy elocuente, aunque quizá en sentido inverso, pues la criatura ex-
perimentó el rechazo y la exclusión por ser diferente. Además, el 
humanismo cristiano no propone una visión sobrenatural del hom-
bre, sino que, en tanto humanista, parte de la premisa de la condición 
de criatura y, como consecuencia, de nuestra natural finitud y contin-
gencia, de la cual deriva nuestra vulnerabilidad en tanto humanos. 
En ese sentido, el transhumanismo y el posthumanismo no tendrían 
mucho de “humanistas” (14), porque ser humano significa estar a 
merced del límite existencial; a partir de esa conciencia de finitud se 
explica el impulso por la búsqueda de un sentido de ultimidad para 
la vida y la existencia, un sentido de trascendencia auténticamente 
“trascendente”, pues, paradójicamente, la trascendencia que prome-
te el transhumanismo es inmanente, no logra superar las coordena-
das espaciotemporales. En tanto criaturas, uno de nuestros límites lo 
define nuestra propia condición temporal, nuestra duración relativa 
en el tiempo y el espacio, pero trascender esto no lo puede asegurar 
el transhumanismo. Finalmente (the last but not least), la noción de ley 
natural, que si bien no es patrimonio exclusivo de la tradición judeo-
cristiana —aunque su difusión en Occidente se ha visto favorecida 
por la influencia de dicha tradición—, presupone una concepción 
teísta y personalista de la divinidad como fundamento último del 
orden moral del mundo. Pese a que, intuiciones semejantes a esta 
idea también pueden identificarse en diversas tradiciones filosóficas 
y culturales, esta noción implica la existencia de un orden inherente 
a la naturaleza humana y al cosmos, que es claramente cuestionado 
tanto por las ambiciones del doctor Frankenstein en la novela de 
Shelley como por las propuestas del transhumanismo. Desde la pers-
pectiva de la modernidad, la idea de ley natural ha sido rechazada 
bajo el supuesto de que encierra una base criptometafísica y cripto-
teológica. Este rechazo ha implicado, a su vez, la negación de un 



R. M. Rivas

82	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

orden natural de las cosas, otorgando al sujeto humano atribuciones 
casi ilimitadas para controlar, manipular y transformar la naturaleza, 
especialmente con fines de poder y dominio. Sin embargo, Shelley 
nos advierte, de manera profética, sobre las posibles consecuencias 
de este desafío al orden natural. Aunque las consecuencias concretas 
del transhumanismo aún no pueden preverse con certeza, las sospe-
chas negativas al respecto son claramente anticipadas en la novela, 
donde se muestran los riesgos éticos y existenciales de una ciencia 
que prescinde de límites. Estas preocupaciones han sido ampliamen-
te discutidas en el análisis de las implicaciones bioéticas de las tecno-
logías transhumanistas, ya que dichas prácticas ponen en cuestión 
aquello que nos constituye esencialmente como seres humanos, vio-
lando así los principios fundamentales que subyacen a la idea de ley 
natural. Ahora bien, si no se quieren posicionar desde el teísmo ¿qué 
puede entenderse por la ley natural? 

Es la propia naturaleza del hombre en cuanto sirve de principio 
de orientación de sus actividades conscientes y libres y las dirige 
a su fin último. “Este es el concepto de la ley natural, la cual, 
siendo acción de un legislador, está de un modo formal y pro-
pio, como en sí misma, en el legislado. (…) Así, pues, llamamos 
ley natural a la misma esencia del hombre”. Ella, al tiempo que 
pone las bases para una ética normativa, expresa la plena liber-
tad al afrontar la cuestión de cómo se deben realizar, garantizar 
y promover los derechos humanos (36, p. 20-21).

Se trata de una ley no escrita, pero profundamente inscrita en la natu-
raleza humana, cuyas exigencias morales poseen un valor universal. 
Esta ley trasciende las diferencias de raza, cultura, espacio y tiempo, 
y se erige como fundamento de juicio moral y jurídico. Es decir, no 
se impone como una coacción externa, sino que es percibida por la 
conciencia humana como una orientación que permite el ejercicio 
auténtico de la libertad, orientada hacia la plena realización perso-
nal en el respeto a la dignidad del ser humano y de toda persona 
sin excepción. De hecho, la idea de “derechos humanos” presupone 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 83
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

una noción de ley natural fundada en la naturaleza humana y en su 
dignidad esencial. Tanto en la novela como en las promesas transhu-
manistas se pueden anticipar transgresiones a ese orden natural de 
las cosas al que remite esta noción de ley universal y trascendente.

7. Conclusión

El análisis del transhumanismo y su relación con los dilemas éticos 
planteados en la novela Frankenstein nos lleva a reflexionar sobre la 
naturaleza humana y los límites de la intervención científica en nues-
tra biología. Mientras que el transhumanismo ofrece promesas de 
una mejora radical de las capacidades humanas, tanto físicas como 
cognitivas, esta visión también plantea serias preguntas sobre la mo-
ralidad de modificar lo que define nuestra humanidad. La novela de 
Mary Shelley, al presentar la historia del Dr. Victor Frankenstein, 
ofrece una advertencia sobre las consecuencias de la arrogancia cien-
tífica y la falta de reflexión ética en la búsqueda del conocimiento 
y el poder. Al igual que Victor, los transhumanistas podrían estar 
corriendo el riesgo de crear una realidad incontrolable e inesperada, 
cuyas consecuencias podrían ser tanto destructivas como deshuma-
nizantes.

Aunque los avances tecnológicos, como la edición genética o la 
inteligencia artificial, nos permiten superar algunas limitaciones bio-
lógicas, requieren un enfoque ético y bioético riguroso para evitar 
que se agranden las brechas sociales o que surjan nuevas formas de 
discriminación. La creación de seres modificados genéticamente o 
mejorados a través de tecnologías avanzadas podría dar lugar a una 
división entre los “humanos naturales” y los “posthumanos”, un fe-
nómeno que refleja los temores universales a lo desconocido y lo 
diferente. Por tanto, la bioética debe desempeñar un papel clave en 
la orientación de estos avances, asegurando que no se pierdan de 
vista los principios fundamentales que sustentan la dignidad y la 
identidad humana.



R. M. Rivas

84	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

En este sentido, el transhumanismo no solo debe ser evaluado 
desde una perspectiva científica, sino también desde su impacto en 
la sociedad y en las generaciones futuras. La historia de Frankenstein 
es relevante hoy, como un recordatorio de que la búsqueda del pro-
greso, por bienintencionado que sea (33,34), debe acompañarse de 
una reflexión ética que considere las consecuencias a largo plazo. En 
última instancia, la pregunta sigue siendo: ¿hasta dónde estamos dis-
puestos a llegar para mejorar lo humano sin perder lo que nos hace 
humanos, incluida nuestra finitud y vulnerabilidad?

Desde la perspectiva del humanismo cristiano, la dignidad del ser 
humano no depende de sus capacidades físicas, intelectuales o tec-
nológicas, sino que radica en su condición de criatura única e irrepe-
tible, imagen y semejanza de Dios. Esta visión se enfrenta tanto a las 
ambiciones desmedidas del doctor Frankenstein —que crea vida sin 
considerar su responsabilidad moral hacia ella— como a los postula-
dos transhumanistas que buscan redefinir al ser humano desde crite-
rios de eficiencia y funcionalidad. El humanismo cristiano, enraizado 
en una concepción trascendente y personalista del hombre, advierte 
contra la instrumentalización de la vida humana y rechaza toda vi-
sión que reduzca al ser humano a un mero producto de la técnica. 
En este sentido, Frankenstein y el transhumanismo representan una 
doble advertencia: cuando la ciencia prescinde de la ética y del reco-
nocimiento de la dignidad inherente a toda persona, el resultado no 
es el progreso, sino la deshumanización. 

Conflicto de intereses

El autor declara que no existe conflicto de intereses. 

Referencias

1.	 Shelley M. Frankenstein o el moderno Prometeo. Montevideo: Libros en Red; 2004.
2.	 Heidegger M. Ser y tiempo. México: Fondo de Cultura Económica; 2021.



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 85
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

3.	 Smith D. Phenomenology. The Stanford Encyclopedia of Philosophy [Internet]. 
Stanford: Stanford University; 2018. Disponible en: https://plato.stanford.edu/ar-
chives/sum2018/entries/phenomenology

4.	 Huxley JS. Transhumanism. New bottles for new wine. London: Chatto & Windus; 
1957. Disponible en: https://ia800208.us.archive.org/27/items/NewBottlesFor-
NewWine/New-Bottles-For-New-Wine.pdf

5.	 Natucci Cortazzo JP. El transhumanismo a la luz de la antropología filosófica. 
Logos An Semin Metafísica. 2020; 53:81-98. https://doi.org/10.5209/asem.70838

6.	 Acosta M. El camino hacia el transhumanismo: génesis y evolución de un fenó-
meno posmoderno a partir del ‘Mito del Hombre Nuevo’ de Dalmacio Negro. Per-
sona Derecho. 2021; 84:133-56. https://doi.org/10.15581/011.84.007

7.	 Monterde R. Génesis histórica del transhumanismo: evolución de una idea. Cuad 
Bioét. 2021; 32(105):141-8. https://doi.org/10.30444/CB.93

8.	 Bostrom N. Una historia del pensamiento transhumanista. Argumentos Razón 
Téc. 2011; 14:157-91. Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?co-
digo=3821388&orden=329490&info=link

9.	 Bostrom N. Human genetic enhancements: a transhumanist perspective. J Value 
Inquiry. 2003; 37(4):493-506. https://doi.org/10.1023/b:inqu.0000019037.67783.d5

10.	 Cortina A. Transhumanismo: la deconstrucción biotecnológica de la naturaleza 
humana. En: Lagunes López O, Urrea Carrillo M, eds. De la deconstrucción a la 
confección de lo humano. Género y derechos humanos. Puebla: BUAP; 2020. 

11.	 Cortina A. Transhumanismo. La ideología que desafía a la fe cristiana. Madrid: 
Palabra; 2022.

12.	 Diéguez A. Cuerpos inadecuados. El desafío transhumanista a la filosofía. Barce-
lona: Herder; 2021.

13.	 Cortina A. Los desafíos éticos del transhumanismo. Pensamiento. 2022; 78(Supl 
Esp 298):471-83. https://doi.org/10.14422/pen.v78.i298.y2022.009

14.	 Hernández J. ¿Es ‘humano’ el transhumanismo? Visión desde los orígenes y 
desarrollo del movimiento. Muñoz Marín GA, Cifuentes Yarce JD, eds. Huma-
nismo y transhumanismo: reflexiones desde las ciencias humanas y sociales. 
Medellín: Universidad Pontificia Bolivariana; 2021. http://doi.org/10.18566/978-
628-500-005-8

15.	 Braidotti R. Lo posthumano. Barcelona: Gedisa; 2015.
16.	 Branagh K, director. Mary Shelley’s Frankenstein [película]. United States: TriStar 

Pictures; 1994.
17.	 Del Toro G, director. Frankenstein [película]. United States/United Kingdom: Net-

flix; 2025.
18.	 Holmes R. The age of wonder: the romantic generation and the discovery of the 

beauty and terror of science. London: Vintage Books; 2010.
19.	 Clemit P. Frankenstein, Matilda, and the legacies of Godwin and Wollstonecraft. 

En: Schor E, ed. The Cambridge Companion to Mary Shelley. Cambridge: Cam-
bridge University Press; 2003.

20.	 Gomes AS. A ciência monstruosa em ‘Frankenstein’: aspectos do pós-humano. 
Gragoatá. 2018; 23(47):848-72. https://doi.org/10.22409/gragoata.2018n47a1173



R. M. Rivas

86	 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 14
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

21.	 Hernández J. Pesadillas poshumanistas: Frankenstein como caso de estudio. 
Perseitas. 2021; 9:494-509. https://doi.org/10.21501/23461780.4086

22.	 Esquilo. Prometeo encadenado. Tragedias. Madrid: Gredos; 2006.
23.	 Bernardo M. La creación de los primeros bebés modificados genéticamente: un 

análisis del caso He Jiankui desde la bioética. Raga Rosaleny V, Bermúdez Váz-
quez M, coords. Filosofía, método y otros prismas: historia y actualidad de los 
problemas filosóficos. Madrid: Dykinson; 2022. Disponible en: https://dialnet.uni-
rioja.es/servlet/libro?codigo=873176&orden=0&info=open_link_libro

24.	 Deutsche Welle. Científico chino que fue a la cárcel por manipular bebés genéti-
camente seguirá investigando en Hong Kong [Internet]. DW.com; 2023 [citado 27 
de agosto de 2025]. Disponible en: https://p.dw.com/p/4NnWA

25.	 Diéguez A. Transhumanismo. La búsqueda tecnológica del mejoramiento huma-
no. Barcelona: Herder; 2017.

26.	 Beorlegui C. Humanos. Entre lo prehumano y lo pos- o transhumano. Santander: 
Sal Terrae/Universidad Pontificia Comillas; 2019.

27.	 Grind K. How Bryan Johnson, who wants to live forever, sought control via confi-
dentiality agreements. New York Times. 2025. Disponible en: https://www.nyti-
mes.com/2025/03/21/technology/bryan-johnson-blueprint-confidentiality-agree-
ments.html

28.	 ABC News. Reverse aging mogul discusses regimen as he strives for the biologi-
cal age of an 18-year-old [video en Internet]. YouTube; 2023 [citado 27 de agosto 
de 2025]. Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=kw2H_j81_50

29.	 González Y. Frankenstein y Caligari: ficción y bioética. Rev Méd Cine. 2021; 
17(2):111-21. https://doi.org/10.14201/rmc2021172111121

30.	 Sgreccia E. La persona y el respeto de la vida humana. En: Sarmiento A, ed. 
El primado de la persona en la moral contemporánea: XVII Simposio Interna-
cional de Teología de la Universidad de Navarra. Pamplona: Servicio de Publi-
caciones de la Universidad de Navarra; 1997. Disponible en: https://hdl.handle.
net/10171/5570

31.	 Burgos J. ¿Qué es la bioética personalista? Un análisis de su especificidad y de 
sus fundamentos teóricos. Cuad Bioét. 2013 ;24(1):17-30. Disponible en: http://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=87527461003

32.	 Diéguez A, García-Barranquero P. The singularity, superintelligent machines, and 
mind uploading: the technological future? En: Lara F, Deckers J, eds. Ethics of 
Artificial Intelligence. Cham: Springer; 2024. (The International Library of Ethics, 
Law and Technology; vol. 41). Disponible en: https://www.researchgate.net/publi-
cation/377022141

33.	 Francisco. Mensaje de su santidad Francisco para la celebración de la 57ª Jor-
nada Mundial de la Paz [Internet]. Vatican Press; 2024 [citado 27 de agosto de 
2025]. Disponible en: https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/
peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.pdf

34.	 Rivas R. El humanismo moderno y el progreso en cuestión: los desafíos de la 
tecnología y la inteligencia artificial desde la mirada de Francisco. En: De los 
Ríos ME, ed. Hacia la construcción de puentes para la paz: lectura y sentido de 



El transhumanismo y sus promesas: una valoración desde la bioética...

Medicina y Ética - Enero-Marzo 2026 - Vol. 37 - Núm. 1	 87
https://doi.org/10.36105/mye.2026v37n1.02

la realidad desde el magisterio del Papa Francisco. Madrid: Editorial Sindéresis/
Universidad Anáhuac México; 2025. 

35.	 Habermas J. El futuro de la naturaleza humana. ¿Hacia una eugenesia liberal? 
Barcelona: Paidós; 2002.

36.	 Rivas García RM. La crisis del humanismo: una revisión y rehabilitación de los 
supuestos del humanismo cristiano ante los desafíos del antihumanismo contem-
poráneo. Franciscanum. 2019; 172:1-27.

37.	 Agüero AL, Damiani A. Reflexiones en torno al bicentenario de la publicación de 
Frankenstein o el moderno Prometeo. Rev Frontera Méd. 2018; 4:222-30. Dis-
ponible en: https://www.revistafronteras.com.ar/contenido/art.php?recordID=M-
TQzMg==


